
TOULON 31 JANVIER 2026

L’ÉCOUTE DU MASOCHISME DANS LA CLINIQUE CONTEMPORAINE
Evelyne Chauvet

Avant de vous parler de l’écoute du masochisme dans la cure, je vais reprendre brièvement 
quelques jalons théoriques qui ont abouti à la découverte de Freud en 241 de l’économie du 
masochisme, et de sa valeur de protecteur de la vie psychique.

Le masochisme est un phénomène central et vital de notre activité psychique, qu’elle soit 
hallucinatoire, fantasmatique ou de pensée. Il a été longtemps considéré de manière péjorative 
comme une complaisance à la souffrance, et rejeté parce qu’associé à l’idée d’une recherche 
quasi consciente du plaisir procuré, jusqu’à la découverte de sa valeur économique largement 
reprise et conceptualisée par B. Rosenberg en 91. R a contribué en quelque sorte à sa 
réhabilitation en développant sa fonction de gardien de la vie. En effet, son caractère 
scandaleux et paradoxal a sans doute longtemps induit chez Freud et les premiers 
psychanalystes une certaine réticence à son étude, et probablement une perplexité à théoriser 
ce « maudit problème » comme le disait Ferenczi. Le masochisme se présentait comme le 3ème 

scandale de la psychanalyse après la découverte de la sexualité infantile, le second étant celui 
de l’hypothèse d’une pulsion de mort en 1920. 

Dès 1905 dans les trois essais, puis en 1915 dans Pulsions et destin des pulsions, Freud faisait 
du masochisme un retournement pervers du sadisme originaire. Plus tard, confronté à certains 
échecs thérapeutiques et au principe de plaisir rendu inopérant dans les situations de 
compulsion de répétition, et délogé de sa place de gardien de la vie, il fut contraint de 
repenser la question du masochisme. Devant les réactions thérapeutiques négatives, et 
l’attachement paradoxal de certains patients à leurs symptômes, Freud dut se résoudre à 
élucider l’énigme du masochisme en repensant sa première théorie des pulsions qui avait mis 
le principe de plaisir au cœur de l’édifice métapsychologique. Il envisagea alors un 
phénomène plus originaire, avant que le principe de plaisir puisse prendre sa place majeure de 
garant de la vie psychique, un phénomène qu’il imagina à l’origine comme première 
manifestation de la vie psychique. Ce fut la découverte du masochisme érogène primaire qui 
prit alors la place de gardien de la vie psychique et du nouveau principe de plaisir-déplaisir 
lié à l’intrication pulsionnelle. 
L’attachement masochiste aux symptômes qui constituait la plus forte résistance au processus 
analytique et à la guérison, que Freud nomma réaction thérapeutique négative, liée à un refus 
de guérir, témoignait d’un drame psychique qui s’attache à la conservation des objets et qui 
est propre au fonctionnement psychique. Une voie était tracée pour prolonger la 
métapsychologie des dépressions, en particulier de la dépression narcissique mélancolique, 
commencée en 17 avec Deuil et mélancolie.
Freud s’attela donc à la tâche de conceptualiser une nouvelle théorie des pulsions pour rendre 
compte des rechutes, de l’agrippement à la névrose, de la répétition des expériences 
traumatiques, et de la destructivité observée dans la mélancolie, l’anorexie, les addictions, ou 
la psychose, ces phénomènes psychiques n’étant plus régis par le principe de plaisir.

Pour préciser les éléments de ce tournant décisif dans la métapsychologie, en 1920, il faut 
comprendre la démarche de chercheur de Freud, quand il envisage un « au-delà du principe 
de plaisir ». Son hypothèse d’un conflit plus élémentaire, plus primitif dans lequel le 

1
 Le problème économique du masochisme, Freud, 1924



fonctionnement psychique serait régi non plus par le principe de plaisir mais par le conflit 
fondamental entre deux courants pulsionnels, entre une pulsion de vie et une pulsion de mort 
(appelée aussi pulsion de destructivité), fut une révolution de la théorie psychanalytique. Il 
comprit alors que la vie psychique naissante était déterminée par un combat premier, une 
tendance plus primitive de l’appareil psychique que la recherche de plaisir ou l’évitement du 
déplaisir. 
Ce grand tournant théorique de 1920 bouleversa l’édifice métapsychologique avec 
l’hypothèse d’une pulsion de mort à laquelle Freud donnera une place déterminante jusqu’à la 
fin de son œuvre. 
Il en décrivit deux versants : l’un dirigé vers l’extérieur sous forme de volonté de puissance, 
d’emprise, et de destructivité agie, tandis qu’une partie, restée à l’intérieur, visait l’extinction 
de l’excitation qu’il fit dans un premier temps, dériver du besoin biologique de tout organisme 
de retourner à son état initial inorganique, qu’il désigna par « principe de Nirvana ». Mais 
s’apercevant que l’extinction totale de l’excitation n’était pas viable, et que la continuité de la 
vie psychique nécessitait une excitation minimale, Freud abandonna le principe de Nirvana au 
profit d’un principe de constance.  
La libido, qui est l’énergie d’Éros (qui à ce moment-là réunissait pulsions de vie et pulsions 
d’auto-conservation), devait donc être partie prenante pour que cette part interne de la pulsion 
de mort, la part non projetée au dehors, ne parvienne pas à dont but, càd à éteindre 
l’excitation. Pour accomplir sa tâche de réduction limitée (et non d’extinction), elle devait 
donc être liée par Eros, qui transformait son but d’extinction, en abaissement de l’excitation. 
C’est ce Feud désignait par travail psychique de liaison qui consiste en un investissement de 
l’excitation qui permet sa retenue au lieu de sa décharge, ce qui devint le masochisme érogène 
primaire. Celui-ci devait s’organiser dès les débuts de la vie, dans sa fonction de régulateur de 
la vie psychique à partir de la liaison des deux courants pulsionnels. 
Je cite Freud : la pulsion de vie ou Éros « a pour tâche de rendre inoffensive cette pulsion de 
destruction ». Benno R. va retourner la proposition freudienne : si l’on prend la définition de 
toute pulsion qui est d’obtenir la satisfaction de son but, alors la pulsion de vie ( Éros) devient 
le moyen de ne pas satisfaire la p de mort.
Éros mènerait ce combat vital par la liaison (ou l’intrication) du courant pulsionnel de mort 
pour permettre que le principe de plaisir retrouve sa place, mais modifié en tant que principe 
de plaisir-déplaisir : l’excitation devient ainsi psychisable quand, au lieu de se décharger, elle 
peut être retenue et investie pulsionnellement pour initier une activité psychique 
hallucinatoire. Ce qui implique une capacité à tolérer le déplaisir, un temps, et donc à inclure 
un principe de réalité par le délai supporté à la satisfaction pulsionnelle. Ce travail de liaison 
ou d’intrication des pulsions, associe le déplaisir et le plaisir, en parvenant à faire du déplaisir 
une qualité de plaisir psychique. Ainsi, je cite Freud : « Éros obtient par la force de 
participer à côté de la pulsion de mort à la régulation des processus vitaux ». Le principe de 
plaisir réinstauré sera la résultante de ce combat.

Jusqu’alors, toutes les formes d’agressivité faisaient partie des voies empruntées par la 
pulsion sexuelle et le masochisme n’était qu’un retournement du sadisme considéré comme 
premier. 
La découverte du masochisme originaire ( MEP)  càd de la première liaison pulsionnelle 
intégrant la temporalité et le principe de réalité, est un tournant théorique essentiel qui met en 
lumière sa fonction économique dans la vie psychique et permet de rendre compte des 
traumatismes et de la compulsion de répétition des expériences douloureuses et traumatiques. 

Cette introduction me semblait nécessaire avant d’en venir à la clinique de l’écoute et pour 
clarifier une terminologie :



- D’abord lever une ambiguïté de l’association plaisir et masochisme : il me semble plus 
juste de parler d’investissement masochiste de la tension douloureuse que de plaisir. 
L’investissement plaisant de l’excitation ou du déplaisir n’est possible que par la 
capacité à revivre et à investir, en l’absence de l’objet, le souvenir de la satisfaction 
obtenue en sa présence. On pourrait dire que le précurseur de l’investissement 
objectal, est d’abord celui de la trace intériorisée et mémorisée de l’objet. Cela, en son 
absence, càd dans le moment de tension d’excitation et dans l’attente de son retour. Ce 
qui associe le masochisme à l’objet et à la capacité d’investissement objectal. Le MEP 
participe à la constitution de l’objet interne. Évidemment, il s’agit d’un premier travail 
psychique qui sera la base fondatrice de l’appareil psychique, un travail que ne peut 
s’accomplir qu’avec la participation de l’objet maternel primaire, la mère intricante 
comme l’a nommée D. Ribas. A Green a donné à l’objet une place essentielle : pour 
lui, l’investissement de tout ce qui peut avoir statut d’objet est un principe vital porté 
par la libido, un principe d’objectalisation qui sera antagoniste d’un principe de dés-
objectalisation, pendant au niveau de l’objet, du principe de liaison/déliaison au 
niveau de la pulsion.

- Quant à la pulsion de mort, ses détracteurs se sont trouvés face à une idée 
scandaleuse :  l’être humain ne pouvait être mû par une pulsion qui le pousserait vers 
la mort. En effet il ne s’agit pas de cela, Freud ne s’y est pas trompé en préférant alors 
parler de principe de constance plutôt que d’inertie ou de Nirvana pour définir une 
pulsion antagoniste d’Éros. Il s’est opéré à mon sens, dans la compréhension de ce 
concept, un glissement d’identité entre repos et mort. La pulsion dite de mort n’est pas 
seulement une force destructrice projetée au dehors, mais elle est aussi une force 
interne de régulation de l’expansivité d’Eros car elle vise l’abaissement de la tension 
d’excitation générée par Éros, un processus qui implique une déliaison à minima. La 
pulsion de mort est une force de désinvestissement qui permet d’abaisser le niveau de 
tension liée aux excitations en excès ; c’est ce qui permet le sommeil par exemple. 
Avec le concept de pulsion de mort, Freud a identifié un mouvement antagoniste de la 
libido qui pousse vers la déliaison et le désinvestissement. En symétrie de ce que 
Benno R  définissait pour Eros qui empêchait l’action de la pulsion de mort, on 
pourrait dire que celle-ci a aussi pour but de freiner la recherche d’union totalitaire qui 
constituerait la visée ultime de l’amour et d’Éros dont le but est de créer, selon la 
définition freudienne, « des unités de plus en plus grandes ».

- C’est donc l’antagonisme de ces deux forces et leur régulation mutuelle qui permettent 
un régime tempéré de la vie psychique : la libido seule, pulsions de vie et d’auto-
conservation confondues, serait une force extensive et expansive sans limites si un 
courant antagoniste n’était pas présent simultanément pour le tempérer. Car 
l’intrication suppose la désintrication, et l’investissement le désinvestissement, avec 
les troubles consécutifs quand un courant excède l’autre, en particulier dans les 
situations traumatiques.

Après 1920, au traumatisme sexuel, jusqu’alors traité en 1ère topique (incst/pre-cst/cst) par le 
refoulement et le symptôme, s’ajoutera le traumatisme en 2ème topique d’origine interne ou 
externe, avec effraction du pare-excitation, et effondrement des défenses par débordement du 
refoulement.  Dans  ce  cas,  le  moi  sera  contraint  d’avoir  recours  à  d’autres  défenses  plus 
radicales, au déni-clivage ou à la forclusion, face à l’intensité des excitations en excès, càd au 
quantitatif   qui génère un conflit  entre forces :  entre le moi,  le ça,  le surmoi et  la réalité 
extérieure. 



Le nouvel antagonisme entre pulsions de vie et de mort permet de se représenter ce phénomène 
propre à la vie psychique, ce processus fondamental de la liaison et de la déliaison pulsionnelle. 
C’est cette nouvelle théorie des pulsions qui entraine une nouvelle théorie de l’angoisse et nous 
fait  passer  du  trauma sexuel,  source  de  la  névrose (où  c’est  le  refoulement  qui  entraine 
l’angoisse), à « la névrose traumatique » (où c’est le moi qui déclenche l’angoisse) au-delà du 
principe de plaisir. A partir de cette évolution de la pensée freudienne, nous pouvons découvrir 
en  26  dans  ISA  la  nouveauté  de  ce  texte où  Freud  met  l’accent  sur  le  lien  entre 
le traumatisme et la perte d’objet. Il donne ainsi un prolongement à Deuil et mélancolie (1917), 
en  abordant  la  question  des  liens  à  l’objet et  de  leur  perte,  qui  deviendra  essentielle  en 
psychanalyse.

Après Freud, à la suite de Ferenczi et de ses travaux sur le traumatisme et la destructivité, 
nous avons seulement cité parmi tous les auteurs contemporains, Green et Rosenberg qui 
furent ceux dont les travaux sur la pulsion de mort ont été les plus importants. Green avec ses 
travaux sur l’objet, et la fonction d’objectalisation et Rosenberg dont les travaux sur le 
masochisme ont permis de comprendre sa fonction de force de résistance en tant que facteur 
de liaison pulsionnelle, et comme résultante du conflit p de vie /p de mort. Le masochisme est 
à l’évidence pour Rosenberg le concept le mieux placé du point de vue psychopathologique 
pour valider la deuxième théorie des pulsions et la fécondité théorico-clinique de la 
découverte de la pulsion de mort. Je le cite, « aucune théorie du masochisme n’est possible 
qui n’intègre la pulsion de mort et redéfinisse la liaison comme le rapport fondamental entre 
pulsion de vie et pulsion de mort ». 
Travaux auxquels il faut ajouter ceux sur les liens profonds entre le masochisme et la 
dépression narcissique mélancolique. 

Tous ceux qui ont connu BR se souviennent de son éloquence pour expliquer la 
métapsychologie du masochisme et l’importance du MEP découvert et décrit par Freud en 24. 
Toute sa pensée métapsychologique pourrait être lue comme un commentaire et un 
prolongement d’une phrase de ce texte  de Freud : « le masochisme érogène est cette partie de  
la pulsion de destruction qui ne participe pas au déplacement vers l’extérieur (comme le fait 
le sadisme) mais demeure dans l’organisme où elle se trouve lié libidinalement par la co- 
excitation sexuelle2 ».

Encore un mot sur les travaux de Green sur le narcissisme (Freud, 1914) qui sont essentiels 
dans la compréhension métapsychologique du masochisme comme de la mélancolie. Green a 
toujours considéré le narcissisme comme le pivot essentiel avant et vers la découverte de la 
pulsion de mort, pour lui un préalable nécessaire sur le chemin de la découverte de la pulsion 
de mort. Je le suivrai sur l’importance de l’investissement et du désinvestissement qui est la 
manifestation propre à la destructivité interne et externe de la pulsion de mort. Car ce n’est 
pas seulement la relation à l’objet qui se trouve attaquée par le processus de déliaison, mais 
tous les substituts d’objet investis. Je rappelle qu’il opposera le narcissisme de vie qui tend à 
l’unité du moi et le narcissisme de mort qui a une fonction désobjectalisante.

Si je reprends ainsi l’importance de la place de l’objet dans sa fonction unificatrice, et dans 
son rôle de liaison nécessaire au moi pour son processus défensif, c’est pour souligner 
l’attention qui doit lui être portée dans l’écoute des plaintes masochistes et dépressives qui se 
révèlent toujours liées à une problématique de perte d’objet en mal d’élaboration, càd comme 

2  dans les trois essais : « rien d’important n’adviendrait dans l’organisme sans avoir à fournir sa  
composante à l’excitation de la pulsion sexuelle »



effet de résistance à la séparation et au travail de deuil, empêchant renoncements et 
déplacements.

Au fil de mon expérience et de mes réflexions sur les problématiques de deuil « en panne », 
non élaborés, il m’a semblé important d’entendre simultanément la dimension masochiste 
dans l’enlisement de certaines cures et la dimension mélancolique sous-jacente, qui dans tous 
les cas étaient associées à une souffrance narcissique « inconsolable ». 

Plusieurs questions se sont posées à moi : 
  
Pourquoi certaines peines demeurent-elles inconsolables ? Pourquoi prennent-elles parfois le 
chemin du masochisme qui semble si nécessaire à l’économie psychique au point d'entraver le 
processus thérapeutique mais aussi la vie de ces sujets ?

L'inconsolable est inscrit dans la culture. Pourquoi a-t-il tant fasciné les poètes ? Baudelaire 
nous donne une réponse dans son célèbre poème sur la douleur ; seul un poète pouvait 
associer ainsi librement douleur et plaisir - douleur et consolation : la douleur est magnifiée 
et pour lui consolatrice, elle éloigne l'angoisse d'où le fait qu'elle est surinvestie. 
J’ai toujours été sensible à la poésie et aux chants populaires qui chantent le chagrin, la 
nostalgie, la perte inconsolable. Je me demandai pourquoi l’auditeur ne se lassait pas de sa 
répétition. D’où le choix du titre de mon livre : la complainte masochiste. Une complainte est 
un chant populaire qui touche tout le monde, c’est toujours un chant de la perte, un chant qui 
émeut et suscite une émotion qui se partage. C’est une quête d’objet pour pleurer avec. Pour 
moi, la complainte est à la fois une issue pour maintenir le masochisme du côté de la vie et 
empêcher qu’il se dégrade en masochisme mortifère en se dé-liant de la vitalité d’Eros et donc 
de l’objet. Et un passage vers une transitionnalité de la plainte, entre le maintient de 
l’attachement et le souhait du détachement via l’autre, ou le collectif et ses rituels.
Car en même temps, répétitive et adressée, la complainte serait le moyen de passage à un 
registre plus fantasmatique, plus représentationnel, et donc plus accessible a une associativité 
et à un fonctionnement préconscient qui ramènerait le compulsif (le quantitatif traumatique)  à 
un régime tempéré, qualitatif, basé sur le principe de principe de plaisir-déplaisir (principe de 
plaisir modifié)

Pour en venir à la clinique, il s’agissait pour moi :

1. D’abord de dégager la mélancolie de son sens psychopathologique en psychiatrie : 
càd de ne pas la réduire à cette affection lourde et invalidante, une dépression 
narcissique très grave avec inhibition psycho-motrice sévère, catatonie, refus total du 
contact, et repli sur soi radical dont on connait les risques de passage à l’acte, pour 
l’envisager dans son sens psychanalytique (Freud DM, 1917), quand il y a 
impossibilité et blocage du travail de deuil du fait de l’investissement narcissique de 
l’objet perdu qui empêche le renoncement et les nouveaux investissements. Avec ses 
conséquences : l’impossibilité de toute activité fantasmatique ou de représentation, et 
les risques de déliaison pulsionnelle et de destructivité agie. 

2. Je voulais aussi dégager cette souffrance mélancolique de la dimension masochiste, 
prise dans sa valence négative, telle qu’on l’entend de manière péjorative dans le 
langage courant : sujets « maso » supposés « aimer souffrir », ce qui est absurde et lié 
à une incompréhension de ce qu’est le masochisme dans l’économie psychique. 



À partir de mon expérience clinique, j’ai formé quelques hypothèses métapsychologiques 
sur l’écoute du discours, des plaintes, des récits et du narratif aussi bien dans leurs fonctions 
dans l'économie psychique que dans leurs contenus. 
La plainte est au cœur du discours qui nous est adressé, au cœur de l’écoute de l’analyste. Je 
donne une valeur clinique et économique au discours, à sa forme, et aux différentes 
expressions langagières dans ce qu’elles véhiculent d’impossible à dire ou au contraire dans 
ce qu’elles disent dans leur singularité même, du traumatisme enfoui, refoulé, clivé ou forclos. 

Pour moi, la pensée clinique ou la pensée de la clinique contemporaine s’appuie sur une 
écoute à plusieurs niveaux :

1. D’abord classiquement une double écoute, celle du transfert et celle du contre-
transfert. Il y a un double processus parallèle, un processus transférentiel et un 
processus contre-transférentiel conscient, précst et incst, l’un déterminant l’autre par 
rapport non seulement aux contenus refoulés, et aux mouvements inconscients des 
deux protagonistes, mais aussi par rapport aux forces en présence lorsque le discours 
est barré par une contrainte à la répétition. L’écoute des conduites masochistes ou du 
narratif factuel qui excluent fantasmes et rêveries, révèle les résistances, les 
obstacles au fct du moi qui se situent alors plutôt du côté du traumatisme in-
intégrable psychiquement càd non refoulable, non maitrisable par le refoulement.  
La répétition qui entrave le processus, stérilise la pensée et toute organisation de 
fantasmes qui pourraient ramener le moi sous l’égide du principe de plaisir. 

2. Ensuite l’écoute de la forme du discours : associatif, ou narratif, compulsif ou atone, 
plaintif ou maitrisé, affecté ou anesthésié, chacune pouvant avoir une fonction 
défensive ; je les inscris dans le processus comme signifiantes. 

3. Enfin la nature de l’expression plaintive, et de la douleur morale qui l’accompagne : 
hystérique visant l’auditeur, refermée sur elle-même, donc adressée ou pas à l’objet, 
maintenant un lien ou pas, auto-réparateur ou destructeur, masochiste ou 
mélancolique.

L’écoute de la plainte nous permet d’entendre différents vécus dépressifs allant du deuil lié à la 
perte d’objets aimés, un deuil qui n’altère pas le sentiment d’estime de soi et suit un cours  
progrédient vers le renoncement, jusqu’à la dépression narcissique mélancolique cramponnée 
à un objet incorporé et fusionné, qui touche le narcissisme et entraine un retournement de la 
plainte avec ce retournement où le sujet porte plainte contre son propre moi. 
Douleur morale et culpabilité se retrouvent au cœur du masochisme comme de la mélancolie. 
C’est pourquoi il est important de les différencier, ce qui n’est souvent possible qu’au cours du 
processus de la cure. Car à l'écoute du moins dans un premier temps, il est difficile de les 
distinguer. C'est pourquoi j'ai pensé qu'il fallait comprendre la manière dont les 2 champs 
cliniques pouvaient être liés et articulés

Les plaintes masochistes et les plaintes mélancoliques ont des expressions semblables :  avec 
des sentiments d'auto dépréciation, d’indignité, d'incapacité, de nullité même si dans le cas du 
masochisme, la culpabilité est très érotisée en lien avec le complexe oedipien, alors que  dans 
la mélancolie elle est écrasante, liée à l’ambivalence et à la haine destructrice et pousse à 
l'autodestruction.  
Les  plaintes  mélancoliques  paraissent  ne  rien  espérer  de  l’objet,  tandis  que  les  plaintes 
compulsives masochistes sont habitées par une attente transférentielle d’un objet pour « pleurer 



avec », et qui est le produit d’une lutte contre une tentation d’actes auto-destructeurs. Le sujet 
mélancolique déclare dans sa plainte que seule la mort le délivrera, et qu’il a raison de s’auto-
accuser.  Alors que  l’écoute de la complainte masochiste s’entend positivement comme une 
issue du côté du partage et donc du lien social, avec l’érotique infantile vitalisante qui l’habite 
et la nourrit. 

J'ai privilégié dans mon écoute la fantasmatique masochiste infantile et ses liens aux 
fantasmes originaires :
Du côté des fantasmes originaires : le fantasme de séduction en particulier qui est au cœur de 
la problématique de deuil : en particulier sa version mélancolique, avec la douleur de n'avoir 
pas su-pu séduire l'objet, et toute la culpabilité d’avoir fantasmatiquement été à l'origine de 
l’abandon. Tandis que le fantasme de séduction hystérique est plutôt lié à la culpabilité 
d’avoir séduit l’objet.
En particulier j’ai donné une place essentielle au fantasme « on bat un enfant », qui est un 
organisateur de l’écoute, dans la mise en jeu des fantasmes oedipiens et de la scène primitive 
qu’il permet.

Voici un fragment clinique illustrant cette problématique intriquée masochisme-mélancolie, où 
le narcissisme blessé s’entend à travers un fantasme de fustigation et un besoin compulsif de 
punition qui implique l’analyste : 

Une patiente en grande souffrance morale, rongée par la culpabilité, ressassait des souvenirs 
d’échecs scolaires, de punitions répétées et se reprochait d’avoir été la cause de beaucoup de 
soucis pour sa mère. Elle retournait contre elle les reproches qu'elle ne pouvait lui adresser en  
se disant que sa mère l’avait peu investie à cause de sa dépression profonde qui la maintenait le 
plus souvent au fond de son lit. Elle vivait seule, n’avait pas d’enfants, mais avait quelques amis 
et  des  liens  positifs  avec  quelques  collègues.  Elle  souffrait  en  continu  sans  trouver 
d’apaisement,  « sauf  ses  séances  qui,  disait-elle,  lui  étaient  devenues  vitales ».  Alors 
masochisme ou mélancolie ? Après coup, j’ai pensé plutôt masochisme et mélancolie.

Elle arriva un jour à sa séance, défaite, en larmes, à la suite d’un avertissement de sa supérieure 
hiérarchique qui l’avait accusée d’erreurs et d’inattentions répétées et lui reprochait son manque 
de concentration. Elle n’avait su répondre, elle se reprochait sa lâcheté et se trouvait minable.  
Elle ne faisait pas le lien directement ou consciemment avec sa mère mais ses associations l’y 
conduisirent. Elle me dit en pleurant qu’elle n’arriverait jamais à se faire apprécier de cette 
femme très exigeante. 

Je fis alors cette interprétation :
- Une situation qui vous est familière…
- Elle répondit aussitôt avec une certaine véhémence qu’elle « en avait assez de parler de 

sa mère, oui elle était consciente qu’elle fatiguait tout le monde avec ses incapacités et 
ne méritait pas la patience ou la bienveillance, elle ratait toujours tout ! 

Je lui dis :
- Vous me disiez que vous pensiez avoir fatigué votre mère qui se plaignait sans cesse de 

vous… 
- J’étais la petite dernière encombrante, pleurnicharde, qui ne trouvait pas sa place. 

Cette séance venait après plus d’un an d’analyse, pendant laquelle elle avait beaucoup pleuré 
et raconté sa tristesse d’enfant. Ce premier mouvement de légère colère contre moi, laissait 
émerger un premier mouvement de transfert négatif, puis une haine très contrôlée et en partie 
inconsciente contre sa mère : 



Le fantasme mélancolique de l’enfant qui n’aurait pas su séduire sa mère et se faire aimer 
d’elle, commençait à émerger, mais seul celui de la punition méritée était conscient. Alors 
répétions masochiste par tentative de liaison de la pulsion destructrice par érotisation de sa 
souffrance ? ou défense d’une mélancolie sous-jacente par le masochisme pour éviter 
l’effondrement ?
Au travers des récits de son enfance esseulée, des mauvais traitements infligés par ses frères 
et sœurs, qui profitaient de leur force sur elle et de sa passivité, des mises à l’écart répétées à 
l’école comme en famille, elle « avoue » (c’est son terme) avoir eu envie de se suicider enfant 
et avoir fait une tentative à l’adolescence, banalisée par l’entourage et attribuée à l’âge 
« ingrat ».

Un jour où elle revenait encore sur ses souvenirs d’enfant mal-aimée et répétait ses auto-
critiques, elle me dit : « il aurait mieux valu que je meure pour décharger ma mère, je crois 
qu’elle aurait préféré que je ne naisse pas ». 

- Et votre père ? lui dis-je
- Il n’était pas beaucoup là, mais je crois qu’il m’aimait, même s’il se souciait plus pour 

ma mère que pour moi.

La mère «abandonneuse » avait fait disparaitre la mère oedipienne, la rivalité et ses propres 
vœux de mort. Les niveaux primaires et œdipiens se mêlaient toutefois. L’enfant reconnaissait 
l’amour paternel et sa jalousie oedipienne, à travers la culpabilité et l’attente de la punition.

A la fin de cette séance très éprouvante, elle me dit : « les gens sont bienveillants avec moi mais 
je sais que je mérite des punitions pour tout ce que je fais mal, je sais que suis décevante ». 

- Des punitions ? lui dis-je… c’est un mot utilisé par les enfants …
- Oui c’est vrai…J’ai pensé que ma mère était malade à cause de moi.

J’avais hésité à intervenir par une interprétation du transfert en parlant de la déception qu’elle 
craignait de m’infliger, ou sur les punitions qu’elle pensait « mériter » en lien avec le sentiment 
de n’avoir pas été capable de se faire aimer de sa mère, et dans le transfert de ne pas être capable 
de me donner satisfaction. J’entendais son fantasme de non-séduction, version mélancolique du 
fantasme originaire. Prenant en compte mon hésitation, en me disant aussi qu’il fallait éviter de 
donner matière à érotiser davantage le transfert, j’ai différé ces interprétations. Après coup, je 
me suis dit que si elles étaient justes sur le fond, ces interprétations auraient peut-être produit 
l’effet inverse que celui attendu en donnant une « explication » à son masochisme qui aurait 
fermé le processus mis en mouvement du côté de l’enfant qui venait de parler… Mais surtout 
il me semblait qu’elles auraient été à ce moment-là décalées car elles auraient privilégié l’enfant 
abandonné, en détresse, en laissant dans l’ombre l’enfant pulsionnel, l’enfant battu, aimé-mal 
aimé et la répétition transférentielle.
J’ai  choisi  ce  qui  pouvait  toucher  l’enfant  et  l’infantile  qui  passaient  à  travers  le  mot 
« punition ».

Je reviens sur la place que je donne au narratif, une place particulière quand il prend le pas sur 
l’associativité dans le discours. Car la plainte narrative n'est pas toujours une résistance, elle 
est à écouter dans toutes ses dimensions, dont une dimension économique positive avec 
plusieurs fonctions, dans les cas de dépression narcissique ou de perte traumatique.
Se raconter, répéter des récits douloureux n'est pas toujours une façon défensive d'éviter le 
transfert, la répétition, ou le surgissement de l’inconscient : le récit plaintif s'adresse à un 
objet en position psychique d'écoute ; l'adresse et le partage identificatoire avec l’objet 



transférentiel sont essentiels. Car il s’agit de construire une histoire psychique derrière le récit, 
à travers le lien et l’histoire transféro-contre-tranférentielle.

Car quelle est la demande de patients en souffrance qui ne peuvent pas lâcher cette 
souffrance     ?   

J'ai résumé la demande d'aide thérapeutique ainsi :  Ces patients souffent de ne pouvoir cesser 
de souffrir. Le traumatisme a eu pour effet de marquer une discontinuité historique interne qui 
laisse une trace difficile à dépasser : celle de l'incohérence intérieure. Le sujet n'arrive pas à 
redonner une cohérence à son histoire, et souffre de ne pouvoir y parvenir seul.
C'est ainsi qu’ils consultent le psychanalyste en dernier recours parce qu'ils ne sont pas 
parvenus par eux-mêmes à dépasser leur souffrance, c'est à dire qu'ils arrivent avec une 
double blessure : la blessure de la perte et la blessure de ne pouvoir la surmonter : il s'agit là 
au fond d'une double défaite du moi : un état narcissiquement douloureux. 

C'est pourquoi je donne une place si importante au narcissisme dans le travail analytique avec 
ces patients, et aux modalités d'interprétation de leur souffrance, qui inclut toujours le souci 
de ne pas infliger une blessure narcissique supplémentaire par une interprétation qui serait 
entendue du côté de la complaisance dans la souffrance par exemple, ou du bénéfice de 
l'attachement à leur malheur. Car la dimension inconsciente de cet attachement doit être 
respectée, elle est propre à l’histoire singulière de chaque sujet.
Dans les dépressions masochistes et mélancoliques La déperdition narcissique est majeure, 
elle leur est commune même si elles sont d'origine et de nature différente ;

Toutefois si le mot « complainte » signifie « pleurer avec », il ne s’agit pas d’empathie qui 
serait utilisée comme un moyen thérapeutique, mais d’une écoute réceptive, et pas seulement 
« flottante », une écoute qui est aussi doublement active : l’écoute du transfert et de ses effets 
contre transférentiels permettent d’avoir le surplomb nécessaire à l’interprétation. Car le but 
de la cure n'est pas de consoler mais de transformer une douleur surinvestie par rapport à 
l'objet perdu, de permettre le passage de la douleur narcissique réfractaire à toute 
remémoration et à toute symbolisation, à un investissement nostalgique de la perte, qui en est 
une atténuation plaisante plus objectale, où le plaisir de l'évocation du côté de l'érotisation qui 
inclut l'objet, ouvre au champ de la représentation et du fantasme. Contrairement à la 
nostalgie, la douleur n’est pas au service de la remémoration : la nostalgie érotise là où la 
douleur détruit.

Ainsi la clinique de l'écoute donne forme à la clinique de la plainte par rapport à des douleurs 
de deuils non faits, impossibles ou encore de refus du deuil. Je ne dissocie pas la clinique de 
la plainte de la clinique de la perte.
J’ajouterai que pour moi l'écoute permet une rencontre et non l'application d'une théorie au 
discours entendu. C'est la rencontre de quelque chose qui est autre que ce que je connais déjà, 
même s'il croise ce que je connais déjà, et donc c'est le rapport à un fonctionnement psychique 
à dé-crypter dans tous les sens du terme. L’écart entre la clinique c'est à dire le discours 
écouté et la théorie : c'est cela qui m'intéresse, c'est cet écart théorico- clinique qui marquent 
le rapport à l'autre, le rapport au nouveau et à l'étranger et à l'inconnu 

Le travail de la cure 
Quand la clinique nous montre un attachement paradoxal aux souffrances et que Freud a 
nommé RTN ou masochisme, il faut entendre que cela relève du masochisme dans sa 



dimension économique comme régulateur des tensions traumatiques et comme facteur de 
liaison pulsionnelle. Le masochisme est au service du moi, de sa fonction synthétique et 
conservatrice. 
Car le masochisme est un érotisme auto-conservateur : l'état d’endeuillement auto-entretenu 
est une façon de maintenir le lien à l'objet perdu à travers la souffrance, car dans certaines 
configurations, l’investissement narcissique de l’objet met le moi en danger de perte de son 
unité à travers la perte de l’objet, du fait d’une identification narcissique qui les confond. 
Renoncer à la douleur de la perte, c’est alors renoncer à l’objet perdu, et risquer de se perdre 
avec lui. 

Quelques réflexions conclusives :

J’ai tenté de montrer comment le moi peut y parvenir, en mettant en avant ses ressources, ses 
défenses face aux épreuves et aux angoisses, et aussi ses combats par rapport aux assauts 
pulsionnels :  car la plainte masochiste est porteuse de la force de la pulsion de vie (qui, 
rappelons-le, associe pulsions d'autoconservation et pulsions sexuelles (donc la 2e théorie des 
pulsions freudiennes ). 

Ajoutons que dans la cure, les mouvements transféro-contre transférentiels seront 
nécessairement traversés par le masochisme mais aussi par le sadisme et de part et d'autre 
aussi bien dans le transfert que dans les mouvements contre-tranférentiels. Il ne faut pas 
oublier qu'en grec comme en latin, se plaindre signifie battre frapper. La plainte est une quête 
d'objets à investir càd à aimer mais aussi à attaquer ou à détruire dans le fantasme 
évidemment. La plainte est l’expression d’investissements bi-pulsionnels, faits d’amour et de 
haine.

L’expérience clinique et la cure analytique m’ont amenée à penser conjointement le 
masochisme avec la dépression et le traumatisme. Ma réflexion est venue d'une question à 
propos de la mélancolie (au sens psychanalytique du terme): pourquoi la fantasmatique 
sexuelle infantile, cette base érotique revitalisante (au sens d’investissement plaisant sous le 
régime du principe de plaisir)  serait-elle barrée où ferait-elle défaut dans la mélancolie  ? Ce 
sera l'hypothèse de mon livre où je fais du masochisme, non pas comme Benno Rosenberg le 
pensait, une forme de d'érotisation auto-thérapeutique de la dépression narcissique, un mode 
de guérison de la mélancolie, mais plutôt comme un rempart contre l'effondrement 
mélancolique. Il devient à mon sens une défense vitale et auto-conservatrice parce qu’il 
permet de garder un lien érogène aux objets et au sexuel infantile revitalisant qui le constitue.

En résumé :

A travers les problématiques qui associent masochisme, mélancolie et traumatisme, j'ai 
tenté des propositions théorico-cliniques pour différencier le travail du masochisme du travail 
de mélancolie, en fonction du statut interne de l'objet, de l’investissement objectal ou 
narcissique de celui-ci et de l'ouverture possible ou pas au champ du fantasme et de la 
représentation. 

 Le besoin de se raconter et de répéter les événements pénibles et 
douloureux contiennent différents aspects. Le récit plaintif condense plusieurs niveaux 
de significations : La plainte est une peine perdue si l’on ne l’écoute pas dans toutes 
ses dimensions



 Le besoin narratif tente de rétablir une continuité psychique par rapport au passé qui 
aura brisé le vécu de continuité intérieure, il est une tentative de retrouver une voix 
pour remettre en ordre de récit une vie brisée, ou une histoire brisée. 

 Car ressasser la perte n'est pas seulement un moyen d'en épuiser la charge d'excitation 
non symbolisable, elle est aussi une résistance à accomplir un travail de deuil c'est-à-
dire à renoncer à l'objet en renonçant à la situation de la perte traumatique. 

 La compulsion à se raconter est aussi une compulsion à se présenter avant de pouvoir 
se représenter  : le narratif n'a pas seulement une fonction de délestage mais il a aussi 
une fonction d'étayage identitaire ; c'est une quête de représentation qui est l’implicite 
du récit qui contient l'enfant et l'infantile, l'histoire racontée masquant l'autre histoire 
inconsciente, refoulée ou clivée.

 C’est une quête de remise en route d'une capacité hallucinatoire ou fantasmatique qui 
a été paralysée et qui chercherait à se reconstituer à travers l'écoute de l’autre. 
Reconnaître la dimension identitaire de la plainte revient à reconnaître le 
traumatisme.  

 La plainte peut occuper à la fois une fonction anti deuil et une fonction anti 
traumatique : la compulsion traumatique et les répétitions qui semblent s'agripper au 
trauma malgré la douleur, devront être entendues comme une difficulté insurmontable 
de renoncer aux objets perdus lorsque la perte a été traumatique. 

 Comme le masochisme, la plainte doit aussi être envisagée dans sa dimension positive. 
Sa répétition est aussi une tentative de retrouver un fonctionnement sous l'égide du 
principe de plaisir.  

 Au cours du processus de la cure, la plainte peut changer de fonction  : d’une fonction 
pare- excitante, ou de délestage, elle prendra une fonction plus transitionnelle  : 
contenant à la fois un désir de maintenir l’attachement et un désir de détachement  : 
voie intermédiaire et voie de mutation, une voie de passage d’un régime à l’autre 

C’est pourquoi la demande d'aide thérapeutique à un analyste est ambivalente : il faut 
entendre dans cette ambivalence à la fois : une demande de dépasser cette souffrance et en 
même temps de respecter un besoin psychique de se maintenir en lien avec l'objet perdu le 
temps nécessaire pour que le déplacement qui est au cœur du travail de deuil soit possible et 
puisse passer par l'investissement transférentiel et le renoncement qu'il implique. 

> en somme le travail de la cure par rapport aux plaintes dépressives est un triple travail de 
deuil : 

- deuil de l'objet perdu ou idéalisé 
- deuil de la douleur 
- deuil de la plainte 
- ce qui passe par le deuil du récit au profit du plaisir de l'associativité et d’un transfert sur 
la parole



Enfin je terminerai par quelques mots sur l'absence de plainte que j’entends à plusieurs 
niveaux aussi :

 Comme une contrainte au désinvestissement de l'objet et de l'affect 
 Parfois comme l’expression d'un repli narcissique s'accompagnant d'un déni de la 

dépendance et de la souffrance 
 Parfois c'est la peur de la reconnaissance de sa propre fragilité, la peur de 

l'effondrement que la verbalisation de la souffrance et l'expression des plaintes peut 
entraîner 

 D’autres fois c’est l'expression d'une toute-puissance narcissique négatrice de 
l'importance de l'objet, un déni du manque 

Derrière toutes ces défenses se cachent un lien intact à l'objet maternel, un enfant meurtri aux 
prises avec une mère idéalisée, 
En exemple, Pontalis écrivait à propos de son patient Simon ( Perec) que le deuil brutal de sa 
mère l'avait privé d'un objet à aimer et tout autant d'un objet à émouvoir et à faire souffrir… 


